
Claire Ragozzino

LIVING AYURVEDA

Texte d'exemple

LIVING AYURVEDA

depuis Claire Ragozzino

éditeur: Unimedica

Dans la boutique en ligne Narayana, vous trouverez tous les livres en allemand et en anglais sur
l'homéopathie, la médecine alternative et un mode de vie sain.

Copyright :
Narayana Verlag GmbH, Blumenplatz 2, D-79400 Kandern
Tél. +49 7626 9749 700
Courriel info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de

Narayana Verlag est une maison d'édition spécialisée dans les ouvrages d'homéopathie, de médecines alternatives et de bien-être. Nous publions
des livres d'auteurs de renom et novateurs tels que Rosina Sonnenschmidt, Rajan Sankaran, George Vithoulkas, Douglas M. Borland, Jan
Scholten, Frans Kusse, Massimo Mangialavori, Kate Birch, Vaikunthanath Das Kaviraj, Sandra Perko, Ulrich Welte, Patricia Le Roux, Samuel
Hahnemann, Mohinder Singh Jus et Dinesh Chauhan.

Les éditions Narayana Verlag organisent des séminaires d'homéopathie. Des conférenciers de renommée mondiale tels que Rosina
Sonnenschmidt, Massimo Mangialavori, Jan Scholten, Rajan Sankaran et Louis Klein inspirent jusqu'à 300 participants.

https://www.editions-narayana.fr/LIVING-AYURVEDA/b27794
https://www.editions-narayana.fr/autor/Claire-Ragozzino/a8745
https://www.narayana-verlag.de?affiliateCode=leseprobe
mailto:info@narayana-verlag.de
https://www.narayana-verlag.de


INHALT

Einführung � viii

TEIL 1: DIE GRUNDLAGEN DES AYURVEDA � 1

Die Sprache des Ayurveda interpretieren � 3
Die Macht der Gedanken: Die Maha Gunas� 13
Die Brücke zwischen unserer Innen- und Außenwelt schlagen� 15

Körper und Geist in Balance bringen � 21
Zeichen der Unausgeglichenheit� 21
Das innere Feuer nähren� 23

Jahreszeitliche Zyklen-, Mond- und Tageskreisläufe � 27
Saisonale Kreisläufe� 28
Mondzyklen� 28
Tageskreisläufe� 29
Die Uhr der ayurvedischen Lebensweise� 29

Die Verbindung zwischen Ayurveda und Yoga � 33
Was sind Asana und Pranayama?� 33
Aus ayurvedischer Sicht mit Yoga arbeiten� 34

TEIL 2: JAHRESVORBEREITUNG � 37

So benutzt man dieses Buch � 39
Die Übungen� 40
Die Rituale� 42
Die Rezepte� 42

Anleitung für die tägliche Praxis � 47
Dinacharya: Ihre Alltagsroutine� 48



Weisheiten aus der Küche � 55
Wesentliche Ausstattung� 55
Ihre Vorratshaltung� 56
Planung der Mahlzeiten� 57
So stellt man ein ausgewogenes Gericht zusammen� 58
So kreiert man ein ausgewogenes Gericht� 60

Grundrezepte für jede Jahreszeit� 63

TEIL 3: EINE LEBENDIGE PRAXIS � 77

Frühling � 79
Im Frühjahr ausgeglichen bleiben� 79
Tipps, um im Frühling Ihr inneres Feuer zu pflegen� 80
Frühlings-Asana: Energieanregend� 81
Pranayama für den Frühling: Kapalabhati� 94
Mondritual für den Frühling: Neumond� 96
Saisonales Ritual für den Frühling: Tagundnachtgleiche-Reinigung� 99
Frühlingsrezepte� 103

Sommer� 133
Im Sommer ausgeglichen bleiben� 133
Tipps, um im Sommer Ihr inneres Feuer zu pflegen� 134
Sommer-Asana: Beruhigend� 136
Sommer-Pranayama: Sitali� 149
Mondritual für den Sommer: Zunehmender Mond� 150
Saisonales Sommer-Ritual: Sonnwendfeier� 151
Sommerrezepte� 155

Herbst� 189
Im Herbst ausgeglichen bleiben� 189
Tipps, um Ihr inneres Feuer im Herbst zu pflegen� 190
Herbst-Asana: Erdung� 191
Herbst-Pranayama: Nadi Shodhana� 204
Mondritual für den Herbst: Vollmond� 206
Saisonales Ritual im Herbst: Tagundnachtgleiche-Reinigung� 209
Herbstrezepte� 213

Winter� 245
Im Winter ausgeglichen bleiben� 245
Tipps, um Ihr inneres Feuer in Winter zu pflegen� 246
Winter-Asana: Nährend� 247



Winter-Pranayama: Bhramari� 260
Mondritual für den Winter: Abnehmender Mond� 262
Saisonales Winter-Ritual: Schweige-Retreat zur Sonnenwende� 264
Winterrezepte� 267

Ausklang � 295
Ein erfülltes Jahr mit Anmut erleben� 295

Danksagung � 296
Quellenangaben � 297
Bezugsquellen � 298
Stichwortverzeichnis � 300
Über die Autorin � 313



viii

EINF ÜHRUNG

Ayurveda entdeckte ich zum ersten Mal, als ich in einer Heilungskrise steckte. Ich kämpfte 
mit einer chronischen Verdauungsstörung, der die Ärzte nicht auf den Grund kamen. Auf 
der Suche nach Antworten probierte ich jede Diät, Reinigungskur, Nahrungsergänzung 
und jedes Superfood unter der Sonne aus. Ich ging zu allen möglichen Spezialisten und 
Heilern. Ich las und recherchierte alles, was ich finden konnte, und verbrachte meine Tage 
damit, die Seiten jedes ganzheitlichen Gesundheitsbuches zu durchforsten, das ich in die 
Finger bekam. Jedes Quäntchen Wissen fühlte sich an wie ein Brotkrumenpfad, der mich 
näher zu dem führte, was ich suchte. Dann stieß ich auf den Leitfaden von Dr. Vasant Lad, 
Selbstheilung mit Ayurveda, und da sprang ein Funke auf mich über. Das Konzept, Körper, 
Geist und Seele als ein intelligentes Ganzes zu betrachten, fühlte sich goldrichtig an. In 
einem Meer von Informationen über trendige Diäten und Gesundheitstipps sprach mich 
diese Weisheit als zeitlos und wahr an wie nichts je zuvor.

Ich gebe zu, anfangs waren mir die Sanskrit-Wörter und die Konzepte fremd. Je mehr ich 
dazulernte, desto komplizierter fühlte sich alles an. Als ich anfing, Ayurveda vom Kopf her zu 
studieren, wurden die Listen, was ich für meinen Körpertyp essen sollte und was nicht, noch 
verwirrender. Ich bat einen ayurvedischen Arzt um Hilfe und der beste Rat, den ich erhielt, 
bestand darin, mit dem Studium aufzuhören und mir ein Jahr Zeit zu nehmen, um diese 
Weisheit für mich selbst zu entdecken, in meinem eigenen Tempo. Genau das habe ich 
getan und es hat mein Leben verändert.

In diesem Jahr erkundete ich zuerst das Essen und begann, mehr Achtsamkeit dafür 
zu entwickeln, wie ich esse, nicht nur was ich esse. Diese einfache Umstellung allein hatte 
einen großen Einfluss auf meine Verdauung. Dann wandte ich mich dem Yoga zu, um zu 
erfahren, warum verschiedene Sequenzen zu verschiedenen Jahreszeiten und Lebenszyklen 
mir besser taten. Ich gewöhnte mir eine regelmäßige Routine an, die ich davor nicht hatte, 
und gab mir selbst Raum, ein neugieriger Beobachter zu sein, wie sich diese Veränderungen 
in meinem täglichen Lebensstil auf meinen Körper auswirkten und meinen Geist 
beeinflussten. Ich stellte fest, dass man Nahrung auf vielerlei Weise aufnimmt ‒  
die Lebensmittel, die wir essen, die Gesellschaft, die wir pflegen, die Art, wie wir unseren 
Körper bewegen und wie wir atmen, und wie wir jeden Tag Raum für mehr Präsenz in 
unserem Leben schaffen. Echte Nahrung und echte Selbstfürsorge bestehen darin, sich Zeit 
für Rituale zu nehmen, die Ebbe und Flut der Lebenszyklen ehren. Ich lernte, nach diesen 
Zyklen und Rhythmen zu leben, und durch diese neue Lebensweise entstand eine tiefere 
Weisheit in mir ‒ und meine Probleme mit dem Essen verschwanden.



ixEinführung

Im Prinzip habe ich dadurch eine andere, sinnvollere Beziehung zur Zeit entwickelt.  
In der reizüberfluteten Kultur, in der wir heute leben, besteht immer ein Gefühl der Dring
lichkeit und eine allgegenwärtige Vorstellung von Geschäftigkeit. Wir füllen unsere Zeit 
mit langen Listen von Aufgaben und arbeiten bis spät in die Nacht, um sie zu erledigen, nur 
um am nächsten Morgen aufzustehen und alles erneut zu tun. Dieses unhaltbare Tempo des 
modernen Lebens kann uns noch mehr von uns selbst und von der Natur trennen, und genau 
hier entstehen Krankheiten. Wenn unsere Aufmerksamkeit ständig in tausend Richtungen 
gedrängt und gezogen wird, wie können wir dann erwarten, uns selbst zu kennen oder unsere 
Rolle in der natürlichen Welt zu verstehen?

Ich glaube, es ist wichtiger denn je, diese Werkzeuge zu nutzen, um uns wieder bewusst 
mit der Wirklichkeit zu verbinden. Ayurveda ist keine Modewelle oder ein Trend; es ist eine 
bewährte Heilmethode, die für alle Kulturen, Orte und Lebensabschnitte gilt. Wenn wir 
unser Tempo drosseln und lernen zuzuhören, können wir überall um uns herum Antworten 
finden, wie man kraftvoll, gesund und handlungsfähiger sein kann.

So können Sie vorgehen: Geben Sie sich Raum und Zeit, um diese Erkenntnisse für 
sich selbst auszuprobieren. Wie manifestieren sich die 5 Elemente in Ihrem Körper? Wie 
verändert das bewusste Kochen im Wandel der Jahreszeiten Ihre Beziehung zum Essen? 
Wie fühlt es sich an, nach den natürlichen Rhythmen zu leben, die Ihr Leben begleiten? 
Es gibt hier kein richtig oder falsch, sondern einfach eine Praxis der Selbstbeobachtung 
ohne Wertung.

Dieses Buch ‒ teils Kochbuch, teils Lifestyle-Ratgeber ‒ ist als Anleitung zur täglichen 
Selbsterforschung gedacht. Es führt Sie durchs Jahr und zeigt Ihnen, wie Sie Nahrung, 
Atem, Bewegung, Meditation und Rituale nutzen können, um sich mit den Jahreszeiten zu 
verbinden. Im ersten Teil lernen Sie die Sprache des Ayurveda kennen ‒ vom Verständnis der 
Elemente bis zur Betrachtung der täglichen und saisonalen Zyklen der Natur ‒ und wie es 
Ihr Leben beeinflusst. Im zweiten Teil bereiten Sie sich auf Ihr persönliches Jahr vor, füllen 
Ihre Vorratskammer mit Grundnahrungsmitteln und schaffen in Ihrem Heim einen heiligen 
Ort. Im dritten Teil tauchen Sie noch tiefer in die Jahreszeiten ein, um verschiedene Rezepte, 
Rituale und Yogapraktiken zu erkunden, die Ihr Wohlbefinden das Jahr hindurch fördern, 
ausgleichen und nähren.

Ich hoffe, dieses Buch weckt Ihre Neugierde darauf, wie Sie anders leben können. 
Verwandeln Sie Ihre Küche und Yogamatte in ein Labor des Selbststudiums. Lernen Sie 
sich selbst genau kennen, seien Sie offen für neue Entdeckungen und beobachten Sie, wohin 
dieser Weg Sie führt.



T
E

IL
 1



DIE GRUNDLAGEN DES 

AYURVEDA





3

DIE SPRACHE DES AYURVEDA 
INTERPRETIEREN

Was ist Ayurveda und wie kann man anfangen, sich den Sinn seiner Weisheit zu erschließen? 
Ich stelle mir Ayurveda gerne als eine Sprache vor, die uns hilft, die natürliche Welt und unsere 
Beziehung zu ihr zu beschreiben. Als ich in Paris lebte und versuchte, Französisch zu lernen, 
fiel es mir anfangs sehr schwer, die Sprache zu verstehen und zu übersetzen. Dann begann 
ich, in einem nahe gelegenen Studio Yogaunterricht zu nehmen. Da ich bereits wusste, wie 
die verschiedenen Körperteile und die Atemübungen in den Yoga-Abläufen heißen, wurde 
das Französisch intuitiver, da ich es auf meine eigene Körpererfahrung anwenden konnte. Mit 
der Zeit erweiterte sich mein Verständnis und bald konnte ich fließender sprechen. Diese 
Herangehensweise empfehle ich auch bei Ayurveda – die Informationen langsam aufnehmen, 
nicht zu verkopft werden oder sich an den Sanskrit-Wörtern festbeißen, sondern lieber schauen, 
wie Sie die Qualitäten der Elemente und der Doshas in Ihrem eigenen Körper und Geist 
identifizieren können. Mit der Zeit werden diese Konzepte für Sie zur zweiten Natur und Sie 
lernen, dieser kultivierten Intuition durch Ihre eigene direkte Erfahrung zu vertrauen.

Ayurveda ist das aus Indien stammende Medizinsystem, das die Gesundheit aus 
einem allumfassenden Blickwinkel betrachtet und Körper, Seele und Geist in Beziehung 
zur Natur sieht. Ayurveda bedeutet „das Wissen über das Leben und die Langlebigkeit“. 
Eine weitere Übersetzung, die mir gut gefällt, ist „die Kunst des Lebens“. So poetisch das 
auch klingen mag, die Wurzeln des Ayurveda sind Jahrtausende alt und tief in mündlichen 
und schriftlichen Überlieferungen praktizierter medizinischer Wissenschaft verankert und 
umfassen acht Spezialgebiete: Allgemeinmedizin, Pädiatrie, Psychiatrie, Krankheiten in 
Kopf, Hals und Gesicht, Chirurgie, Toxikologie, Geriatrie/Verjüngung und Fruchtbarkeit/
Reproduktionswissenschaft. Diese acht Zweige arbeiten zusammen, um unsere Gesundheit 
zu verschiedenen Notzeiten zu unterstützen, wobei sowohl Präventiv- als auch Heilmetho
den zum Einsatz kommen, um das Wohlbefinden in allen Lebensphasen zu fördern. In 
Indien findet man heutzutage niedergelassene traditionelle ayurvedische Ärzte (Vaidyas) 
und ayurvedische Krankenhäuser, die Hand in Hand mit der westlichen Medizin arbeiten, 
um eine ganzheitliche Versorgung zu ermöglichen. Auf der ganzen Welt wächst das Wissen 
über Ayurveda in großem Maße. Es ist ein System, das die persönliche Gesundheit und das 
Wohlbefinden durch tägliche Selbstfürsorge stärkt.

Das Wort für „Gesundheit“ im Ayurveda ist Svastha. Kennen Sie Menschen, die Freude 
ausstrahlen und buchstäblich leuchten? Sie haben eine spritzige Lebendigkeit an sich, die spürbar 



4 Die Grundlagen des Ayurveda

und anziehend ist. Das ist verkörpertes Svastha – Menschen, die zuversichtlich in sich selbst 
ruhen. Unsere Gesundheit ist nicht nur die Abwesenheit von Krankheit, sondern ein dynamischer 
Zustand der Harmonie zwischen unserem physischen Körper, unserem Geist, unseren Sinnen 
und unserer Seele. Das Ayurveda lehrt uns, wie wir für diese vier Aspekte sorgen, indem wir 
genau darauf achten, wie sich unsere Umgebung auf unseren Gesundheitszustand auswirkt und 
wie man das richtige Denken, die richtige Ernährung und die richtige Lebensweise so einsetzt, 
dass man im inneren Gleichgewicht ist. Dieses Buch möchte Ihnen Wissen und Werkzeuge an 
die Hand geben, damit Sie mithilfe von Nahrung, Atem, Bewegung und Meditation und im 
Einklang mit den Rhythmen der Natur intensiver in sich selbst ruhen.

die fünf elemente

Die grundlegende Betrachtungsweise des Ayurveda liegt in der Verbindung zwischen dem 
Makro- und dem Mikrokosmos, vom Universellen zum Individuellen, das heißt das, was 
außerhalb existiert, ist auch in uns vorhanden. Die fünf großen Elemente (Pancha Mahabhuta), 
aus denen die Welt um uns herum besteht, machen auch unsere innere Welt aus. Diese 
Elemente – Raum, Luft, Feuer, Wasser, Erde – bilden die Bausteine des Lebens und spiegeln 
die Grundprinzipien in der Physik von Raum, Energie, Transformation, Flüssigkeit und 
Materie wider. Jedes Element ist mit einer feinstofflichen Energie verbunden, einem Tanmatra, 
das zu unseren Sinnen gehört – Klang, Berührung, Sehen, Geschmack und Geruch. Erkunden 
wir näher, wie diese Elemente unseren physischen Körper bilden.

Äther/Raum (Akasha)

Äther oder Raum, Akasha, ist das erste und feinstofflichste aller Elemente. Äther ist der 
Raum, in dem alles existiert. Er ist universell, unbeweglich und formlos. Seine Qualitäten 
sind klar, leicht, feinstofflich, weich und grenzenlos. Dieses Element steht mit den Aktionen 
der Expansion und Vibration in Verbindung. Das Tanmatra von Raum ist Klang (Shabda) 
und das Ohr ist das Sinnesorgan, das Klang wahrnimmt.

Luft (Vayu)

Das Luftelement, Vayu, ist die Energie der Bewegung. Es löst Bewegung aus und lenkt ihre 
Richtung. Seine Qualitäten sind beweglich, trocken, leicht, kalt, rau und feinstofflich. Das 
Tanmatra der Luft ist Berührung (Sparsha) und das Sinnesorgan ist die Haut, die dabei hilft, 
Bewegung wahrzunehmen. Im Körper wird die Luft durch die Bewegung von Muskeln, Lunge, 
Herz und Impulsen des Nervensystems zum Ausdruck gebracht. Das Luftelement ist für die 
Atmung, Nahrungsaufnahme und Ausscheidung sowie den Fluss der Gedanken verantwortlich. 
Prana ist das Grundprinzip des Luftelements, der vitalen Lebenskraft, die vor allem über den 
Atem aufgenommen wird und ohne die kein Leben existieren kann.

Feuer (Agni)

Das Feuerelement, Agni, ist die Energie der Umwandlung. Die Qualitäten des Feuers sind 
heiß, scharf, leicht, trocken und feinstofflich. Das Tanmatra des Feuers ist der Sehsinn (Rupa) 
und die Augen sind das Sinnesorgan, das für die Sicht zuständig ist. Das Feuerelement lenkt 



5Die Sprache des Ayurveda interpretieren

alle Stoffwechselprozesse, hilft bei der Nahrungsverdauung, Verarbeitung von Gedanken und 
Wahrnehmung von Licht. Tejas ist die feinstoffliche Essenz des Feuers, die brennende Flamme 
reiner Intelligenz, die alle Wahrnehmungen zu Wissen verarbeitet.

Wasser (Apas)

Verlassen wir das Feinstoffliche und gehen zum Grobstofflichen über. Das nächste Element 
ist Wasser, auch als Apas bekannt. Seine Hauptaufgaben sind die Bindung und das Festhalten. 
Seine Qualitäten sind kühl, flüssig, träge, weich, ölig und schleimig. Das Tanmatra von Wasser 
ist der Geschmack (Rasa). Die Zunge ist das Sinnesorgan, das eine bedeutende Rolle bei 
unserer Erfahrung des Essens und unserem Gefühl der Befriedigung spielt. Wasser lebt im 
Körper als Plasma, Speichel, Schleim, Rückenmarksflüssigkeit, Urin und Schweiß. Ojas ist die 
feinstoffliche Essenz von Wasser, die den Körpergeweben Vitalität und Immunität verleiht.

Erde (Prithvi)

Das Erdelement, Prithvi, ist am dichtesten von allen. Es erzeugt Form und Struktur. Es ist 
schwer, träge, dicht, hart und grobstofflich. Das Tanmatra der Erde ist der Geruch (Gandha) 
und sein Sinnesorgan ist die Nase. Das Erdelement bildet alle festen Strukturen und Gewebe 
im Körper, dazu gehören Knochen, Knorpel, Nägel, Zähne, Haare und Haut.

die 20 qualitäten

Die Qualitäten, die jedes Element beschrieben haben, 
lassen sich auch verwenden, um alles im manifestierten 
Universum zu schildern. Diese 20 Qualitäten oder 10 
Gegensatzpaare, die man als Gunas bezeichnet, sind vor 
allem in unserer persönlichen Praxis wertvoll, denn sie 
liefern uns eine Sprache, mit der wir unsere Erfahrung der 
äußeren Welt erkennen können und wie sie sich auf unsere 
innere Welt auswirkt. Diese Qualitäten lassen sich auch in 
zwei Kategorien unterteilen: aufbauende (Brahmana) und 
erleichternde (Langhana). Vata und Pitta besitzen beide die 
Qualität der Leichtigkeit und Kapha trägt im Gegensatz 
dazu Schwere in sich. Dieses Konzept ähnelt dem Yin-Yang-
Prinzip in der chinesischen Medizin.

Wenn man diese Qualitäten kennt, kann das dazu 
beitragen, wieder Balance ins eigene Leben zu bringen.  
Isst man in einem heißen Sommer zum Beispiel häufig 
scharfe und erhitzende Speisen, kann man diese Hitze auch 
innerlich spüren. Da Gleiches durch Gleiches verstärkt 
wird, kann man eine Aktivität oder Nahrung wählen, 
welche die entgegengesetzte Qualität der aktuell vorhandenen 
besitzt, wodurch unser Körper dabei unterstützt wird,  
wieder ins Gleichgewicht zu kommen.

	 Aufbauend	 —	 Erleichternd

	 Schwer	 —	 Leicht

	 Langsam	 —	 Scharf

	 Kalt	 —	 Heiß

	 Ölig	 —	 Trocken

	 Glatt	 —	 Rau

	 Dicht	 —	 Flüssig

	 Weich	 —	 Hart

	 Stabil	 —	 Beweglich

	Grobstofflich	 —	 Feinstofflich

	 Wolkig	 —	 Klar



Das ganze Universum ist die Erweiterung 
des eigenen Bewusstseins.

— charaka samhita, sharirasthana 5,20





8 Die Grundlagen des Ayurveda

die doshas

Das Ayurveda ordnet diesen fünf Elementen außerdem drei Energien oder Kräften zu, die 
man Doshas ‒ Vata, Pitta, Kapha ‒ nennt. Man kann sie überall beobachten, in den Jahres
zeiten, den Tageszeiten, unserem eigenen Körpertyp und den Funktionen im Körper. Jedes 
Dosha ist ein Zusammenspiel von zwei Elementen. Man kann die 20 Qualitäten einsetzen, 
um die Doshas zu beschreiben:

Vata = trocken, leicht, kalt, rau, feinstofflich, beweglich, klar

Pitta = ölig, scharf, heiß, leicht, beweglich, flüssig

Kapha = schwer, langsam, kalt, ölig, flüssig, glatt, dicht, weich, stabil, wolkig

Der erste Schritt, die Doshas und ihre Qualitäten zu verstehen und wie sie funktionieren, 
besteht darin, sie im eigenen Körper ausfindig zu machen.

Vata (Luft + Raum)

Vata ist die Energie der Bewegung. Vata ist das mobilste der drei Doshas und stößt 
die Bewegung von Pitta und Kapha an, die beide unbeweglich sind. Daher ist es auch 
das instabilste Dosha. Gerät es aus dem Gleichgewicht, kann Vata die anderen Doshas 
stören. Vata lenkt unser Nervensystem, den Intellekt, das Gehör, die Ausscheidung und 
alle Bewegungen in den Systemen unseres Körpers. Es befindet sich im Dickdarm, der 
Beckenhöhle, dem unteren Rücken, den Oberschenkeln, den Knochen, den Ohren, der  
Haut und dem Nervensystem.

Pitta (Feuer + Wasser)

Pitta ist die Energie der Umwandlung. Das Prinzip des Feuers steuert den Stoffwech
sel und alle biochemischen Veränderungen in unserem Körper, dazu gehören Verdauung 
und Temperaturregulierung. Es hilft uns, alles zu verarbeiten, was wir aufnehmen und 
verwenden, Essen ebenso wie Sinneseindrücke. Es prägt unsere Intelligenz und unser 
Unterscheidungsvermögen. Pitta ist in Dünndarm, Leber, Milz, Gallenblase, Blut, 
Schweiß, Augen und den endokrinen Drüsen vorhanden.

Kapha (Wasser + Erde)

Kapha ist die Energie der Stabilität, Struktur und Befeuchtung. Kapha reguliert das Struk
tursystem und die Wasserkanäle unseres Körpers. Es fördert den Aufbaustoffwechsel, den 
Ablauf des Körperaufbaus und die Bildung oder Reparatur neuer Zellen. Kapha befindet 
sich im Magen, den Schleimhäuten, in Plasma und Lymphen, dem Zytoplasma in den 
Zellen, in der weißen Substanz im Gehirn, in der Synovialflüssigkeit in den Gelenken, im 
subkutanen Fett, in Mund, Nase und allen Körpersekreten.



9Die Sprache des Ayurveda interpretieren

ihre e inmalige konstitution

Während alle drei Doshas ‒ Vata (V), Pitta (P) und Kapha (K) ‒ daran arbeiten, die 
unterschiedlichen Systeme in unserem Körper zu steuern, variieren die jeweiligen 
Anteile von Mensch zu Mensch. So wie jeder einen einzigartigen Fingerabdruck hat, 
besitzt jeder von uns auch eine einmalige Konstitution, die man Prakriti nennt. Prakriti 
ist die Geburtskonstitution, die dafür sorgt, wie man mit seiner Umgebung interagiert. 
Mehrere Faktoren beeinflussen, wie die Konstitution zum Zeitpunkt der Geburt 
aussieht ‒ dazu gehören die Genetik der Eltern und Dosha-Unausgewogenheiten zum 
Zeitpunkt der Empfängnis sowie welche Art von Ernährung die Mutter befolgte, welche 
Geburtserfahrung man hatte und was für eine frühkindliche Prägung. Es gibt bei den 
Konstitutionstypen sieben Hauptkombinationen: V, P, K, VP, PK, VK und VPK. In einigen 
Fällen, wenn auch selten, sind alle drei Doshas in gleicher Qualität und Menge vorhanden. 
Die meisten von uns haben ein oder zwei Doshas, wobei eines dominant und das andere 
sekundär ist. Werfen Sie einen Blick auf die primären Typen und wie sie sich im Körper 
und in der Persönlichkeit manifestieren:

Vata-Typen

Vata-Typen haben eher einen schlanken, schmalen Körperbau und sind entweder sehr groß und 
schlaksig oder sehr klein und zierlich. Ihre Gelenke sind ausgeprägt, das Haar ist dunkler und 
die Nägel sind trocken oder brüchig. Sie haben einen dunklen oder blassen Teint und ihre Haut 
kann trocken, rau und kalt sein. Ihre Augen sind dunkel und manchmal klein oder eingesunken. 
Sie haben häufig kalte Hände und Füße. Sie besitzen oft einen schwachen oder wechselhaften 
Appetit und ihre Ausscheidung kann spärlich, unregelmäßig und tendenziell trocken oder 
verstopft sein. Für sie ist es oft eine Herausforderung, das Gewicht zu halten. Vata-Typen 
lernen schnell und haben ein tolles Kurzzeitgedächtnis, doch es kann ihnen Mühe bereiten, 
Informationen für längere Zeit im Gedächtnis zu bewahren. Sie sind sehr kreativ, visionär und 
geistig rege, können aber leicht ermüden oder haben Schwierigkeiten, eine Aufgabe zu beenden, 
bevor sie eine neue beginnen. Es kann Vata-Typen schwerfallen, sich an eine Routine oder 
ein tägliches Ritual zu halten. Doch gerade sie profitieren am meisten von der Stabilität einer 
regelmäßigen Gewohnheit.

Pitta-Typen

Pitta-Typen haben einen mittleren und muskulösen Körperbau und sind weder übermäßig 
dünn noch übergewichtig. Ihnen wird schnell warm und ihre Haut ist rot oder gerötet. Der 
Teint ist oftmals kupferfarben oder gelb, hell und sommersprossig. Ihre Augen sind grün, grau 
oder kupferbraun und haben einen hellen oder scharfen Ausdruck. Ihre Haare können fein, 
hellbraun, blond oder rot sein, ihre Nägel sind weicher. Sie haben einen unersättlichen Appetit 
und wenn sie gesund sind, ist ihre Verdauung stark. Ihr Stuhlgang ist regelmäßig und neigt 
dazu, lose oder flüssig zu sein. Sie nehmen rasch zu oder ab. Pitta-Typen sind sehr intelligent, 
scharfsinnige Denker und Redner und lernen schnell. Ihr natürliches Charisma, ihr Antrieb 
und ihre Disziplin machen sie zu großartigen Führungskräften. Aber ihr übertriebener Ehrgeiz 
kann zu gewohnheitsmäßiger Überarbeitung und allgemeiner Übertreibung bis hin zum 





Sehen ist Nahrung für die Augen. 
Klang ist Nahrung für die Ohren. 
Berührung ist Nahrung für die Haut. 
Geschmack ist Nahrung für die Zunge.

— dr. vasant lad



12 Die Grundlagen des Ayurveda

Burn-out führen. Für einen Pitta-Menschen ist es am besten, wenn er seine Intensität im Zaum 
hält, damit sein bereits starkes inneres Feuer sich nicht verschlimmert.

Kapha-Typen

Kapha-Typen haben einen mittleren bis ausladenden Körperbau mit schweren Knochen und 
breiten Hüften. Sie besitzen einen wohlproportionierten und robusten Körper, oft mit tief 
liegenden Gelenken, die gut geschmiert sind. Haut und Haare sind dick, weich und ölig und 
die Nägel kräftig. Sie haben große Augen und volle Lippen. Sie haben einen regelmäßigen 
Appetit, neigen aber zu langsamer Verdauung und Ausscheidung. Sie nehmen rasch zu, aber 
nur schwer ab. Kapha-Menschen haben eine konstante Energie, gute Ausdauer und ein 
langsames und ruhiges Gemüt. Sie brauchen länger, um Neues zu lernen und sich an Ver
änderungen anzupassen, aber wenn das geschieht, ist ihr Langzeitgedächtnis stark und ihr 
Engagement unerschütterlich. Sie sind von Natur aus liebevoll, fürsorglich, großzügig und 
freundlich. Gewohnheiten und Routinen werden leicht gebildet und beibehalten, aber das 
kann zu Starrheit und Anhaftung führen, wenn man nicht aufpasst.

ihr aktueller zustand

Wenn Sie über diese Haupttypen lesen, sehen Sie sich vielleicht eher von einem und 
weniger von einem anderen repräsentiert. Oder Sie fühlen sich eher von den körperlichen 
Eigenschaften des einen und den geistigen des anderen angesprochen. Es kann Spaß 
machen, bei einem Online-Quiz die Doshas zu erforschen, aber der beste Weg, Ihre 
Prakriti zu bestimmen, ist, mit einem ausgebildeten Arzt zu arbeiten, der sie für Sie 
feststellen kann. Im Abschnitt „Bezugsquellen“ habe ich einige Zentren, Schulen und 
Online-Referenzen aufgeführt. Wenn man seine Prakriti versteht, weiß man besser 
darüber Bescheid, welche Tendenzen der eigene Körper und Geist hat. Hat man sich zum 
Beispiel mehr mit den oben beschriebenen Vata-Qualitäten identifiziert, kann einen ein 
windiger, kalter Tag mehr beeinträchtigen als jemanden mit mehr Pitta oder Kapha in der 
Konstitution. Die Prakriti ist auch der Grund dafür, dass mein Freund und ich gemeinsam 
am Esstisch dieselbe Mahlzeit einnehmen, aber völlig andere Erfahrungen damit haben, 
wie wir das Essen verdauen und wie sich die Speisen auf unsere Innenwelt auswirken. 
Wenn wir unsere eigene Prakriti kennen, hilft uns das, unsere Neigungen zu verstehen ‒  
warum wir bestimmte Lebensmittel und Aktivitäten anderen vorziehen und wie sich 
die natürlichen saisonalen Einflüsse in besonderer Weise auf unseren Körper und Geist 
auswirken. Wir lernen uns dadurch besser kennen und verstehen, was wir tun müssen, um 
in Balance zu bleiben.

Doch bevor Sie sich zu sehr damit beschäftigen, ihren Typen zu identifizieren („Ich 
bin Vata“, „Ich bin Pitta“, „Ich bin Kapha“ usw.), treten Sie einen Schritt zurück und 
erinnern Sie sich daran, dass Sie aus allen Elementen zusammengesetzt sind, die in einer 
harmonischen, ineinandergreifenden Einheit in Ihnen wirken. Die Prakriti ist wichtig, aber 
sie ist nicht alles.

Ich weiß noch, wie ich zuerst Dutzende von Ayurveda-Lehrbüchern las und mir von 
den ganzen Informationen der Kopf schwirrte. Ich versuchte, alles zu verstehen und klebte 



13Die Sprache des Ayurveda interpretieren

an den Tabellen für Vata-Typen. Ich versuchte, alles wortwörtlich zu befolgen, was ich essen 
oder tun sollte, und alles zu meiden, was „schlecht“ für mich war. Das half aber nur so lange, 
bis die Jahreszeit wechselte und sich damit meine Bedürfnisse veränderten. Im Sommer 
wurde mir heiß und die ganzen schweren, öligen gekochten Speisen, die im Herbst und 
Winter so gut gepasst hatten, gaben mir das Gefühl festzustecken. Wenn wir uns an eine 
statische Vorstellung davon klammern, wer wir zu sein glauben oder welche Ernährung wir 
brauchen, verpassen wir die Schönheit hinter der Weisheit des Ayurveda ‒ die Weisheit des 
Bewusstseins. Wenn wir lernen, wie unser Körpertyp von den Jahreszeiten, Tageszeiten und 
unterschiedlichen Lebenszyklen beeinflusst wird, besitzen wir den Schlüssel, um diese innere 
Balance zu bewahren, die unsere Gesundheit prägt. Und damit kommt die Vikriti ins Spiel.

Unsere Vikriti ist unser aktueller Zustand oder die derzeitige Verfassung, der grund
legende Ausdruck der Beziehung unseres Körpers zu unserer gegenwärtigen Umgebung. 
Die Vikriti fordert uns auf, aufmerksam zu sein und präsent zu bleiben. Wenn wir im 
Hochsommer merken, dass wir uns heiß, unruhig und unausgeglichen fühlen, können wir 
beobachten, dass Pitta hoch ist. Oder wenn uns kalt und die Haut trocken ist und unsere 
Gelenke knacken, ist Vata hoch. Wenn wir uns träge und lethargisch fühlen oder eine 
laufende Nase haben, ist Kapha hoch. Diese einfachen Beobachtungen, wie wir uns im 
Moment fühlen, helfen uns, Unausgewogenheiten zu erkennen und zeigen uns, welche 
Maßnahmen wir ergreifen sollten, um uns wieder ins Gleichgewicht zu bringen. Man 
braucht kein Dosha-Quiz, um zu wissen, dass man sich heiß oder kalt, schwer oder leicht 
fühlt. Dies ist vielleicht das wichtigste Hilfsmittel für die eigene Anwendung und der 
Grund dafür, warum ich die gesamte Struktur dieses Buches darauf ausgerichtet habe, eine 
Beziehung zu sich selbst herzustellen, die im gegenwärtigen Moment stattfindet, um mit den 
Jahreszeiten und Lebenskreisläufen verbunden zu bleiben.

Selbsterforschung

Um herauszufinden, was Sie jeden Tag brauchen, brauchen Sie nur in sich zu gehen und 

zu beobachten, was gerade in Ihrem Körper und Geist stattfindet. Selbsterforschung ist ein 

wirksames Mittel, sich selbst auf körperlicher, geistiger und seelischer Ebene kennenzulernen. 

Stellen Sie sich morgens nach dem Aufwachen diese beiden einfachen Fragen:

1. �Was ist heute da? Beobachten Sie, wie Sie sich in Ihrem Körper fühlen.  

Nehmen Sie wahr, welcher Natur Ihre Gedanken und Emotionen sind.

2. �Was ist erforderlich? Wie können Sie sich heute etwas Gutes tun,  

um ins Gleichgewicht zu kommen?

Die Macht der Gedanken: Die Maha Gunas
Bedenken Sie, dass unsere Gesundheit nicht nur bedeutet, den physischen Körper zu pflegen, 
sie erfordert auch, dass wir unseren Geist verstehen. Während die 20 Qualitäten (Gunas) in erster 
Linie dazu dienen, die Merkmale des physischen Körpers und die materielle Welt um uns herum 



14 Die Grundlagen des Ayurveda

zu beschreiben, können die Maha Gunas die unterschiedlichen Ausdrucksformen unseres Geistes 
darstellen. Die drei Maha Gunas ‒ Sattva, Rajas und Tamas ‒ helfen uns zu erkennen, wann wir 
uns in einem Zustand klaren und ausgeglichenen Denkens befinden, wann wir überaktiv oder 
aufgeregt oder wann wir wenig aktiv oder zurückgezogen sind.

Sattva bedeutet „Licht“ und ist ein Zustand der Klarheit, Erleuchtung, Harmonie 
und Zufriedenheit. Es ist das Gefühl, dass alles im Lot ist und ein Empfinden tiefer 
innerer Leichtigkeit herrscht. Es ist dieses ruhige, klare Gefühl, das wir nach einer 
angenehmen Yogastunde empfinden oder nachdem wir draußen in der Natur waren. Der 
Geist befindet sich in einem ruhigen Bewusstseinszustand, in dem die Doshas stabil und 
ausgeglichen sind. Diesen harmonischen Zustand, unsere Wesensnatur, versuchen wir im 
Laufe unseres Lebens immer wieder aufrechtzuerhalten.

Rajas ist die Energie der Aktion. Sie ist anregend und sorgt für Bewegung, oft bis zum 
Exzess. Es ist auch die Energie, die Veränderung, Innovation, Inspiration und Leidenschaft 
antreibt. Da Rajas durch Aktion Bewegung erzeugt, kann es für mangelndes Gleichgewicht 
und Unausgeglichenheit sorgen. Bei zu viel Rajas bekommen wir ein Burn-out, aber 
mit zu wenig stagnieren wir oder fühlen uns festgefahren. Wenn Rajas dazu führt, dass 
Verlangen unseren Geist dominiert, sind die Triebfedern unserer Handlungen oft 
Unzufriedenheit und Angst.

Tamas ist Trägheit. Es ist die Energie der Ruhe. Es bezieht sich auf Stagnation, Ignoranz, 
Schwere und Anhaftung. Tamas hat eine dämpfende oder verlangsamende Qualität, die häufig 
durch einen Mangel an angemessenem Rajas entsteht. Wenn Tamas unser Denken dominiert, 
mangelt es uns an Klarheit und wir verharren in Unentschlossenheit und Untätigkeit. Tamas 
kann dazu beitragen, dass wir ruhiger oder gelassener werden, wenn wir überreizt sind, doch zu 
viel Tamas kann zu Depression, Unlust, Selbstgefälligkeit und Faulheit führen.

So wie die fünf Elemente Ihren Körper und Ihre Umwelt gestalten, sind alle drei Gunas 
notwendige Schöpfungsprinzipien. Eines ist nicht unbedingt besser als das andere. Man braucht 
Rajas, um von Tamas zu Sattva zu gelangen, und man benötigt Tamas, um Rajas zu beruhigen 
und zu Sattva zurückzukehren. Mit anderen Worten sind manchmal feurige Aktivitäten gefragt, 
um in Gang zu kommen und Vermeidungsstrategien aufzugeben. An anderen Tagen muss man 
sich einfach hinlegen, ausruhen und still sein, um Überreizung abzubauen. Aber im Allgemeinen 
zielen unsere Bemühungen darauf ab, uns in Richtung Sattva zu bewegen. Wir wollen bewusst 
beobachten, wie wir uns im gegenwärtigen Moment fühlen, um zu erkennen, wann wir zu aktiv 
sind oder zu sehr stagnieren und wie unsere aktuelle Gemütsverfassung unser Wohlbefinden 
beeinflusst. Wir können diese Bewusstheit auf unsere Yogapraxis, unsere Beziehungen und unsere 
Arbeit anwenden, auf die Auswahl unserer Nahrungsmittel und auf alle Entscheidungen, mit 
denen wir jeden Tag konfrontiert sind.

Selbsterforschung

Können Sie erkennen, wie diese Zustände Ihr Denken und Handeln steuern? Neigen Sie in Ihren 

Alltagsgewohnheiten zum einen oder anderen? Erinnern Sie sich an eine Zeit, in der Sie Sattva 

erlebt haben – wie hat sich das in Körper und Geist angefühlt?



15Die Sprache des Ayurveda interpretieren

Die Brücke zwischen unserer Innen- und Außenwelt schlagen
Wir haben nun die Elemente und Doshas behandelt, aus denen der physische Körper besteht. 
Wir haben auch über den Geist gesprochen, aber was ist mit unseren Sinnen? Unsere Sinne sind 
das Tor zwischen der Außenwelt und unserer Innenwelt. Sie kennen die alte Frage: „Wenn im 
Wald ein Baum umfällt und niemand ist da, der es hört – macht das dann ein Geräusch?“ Diese 
Überlegung weist auf unsere Verbindung zwischen Verstand, Körper und Sinnen hin. Unser 
Verstand nimmt eine Erfahrung über die Sinne wahr, unser Körper reagiert darauf. Sinnesreize 
und unsere Wahrnehmung formen buchstäblich unsere ganze Welt.

Wenn die Natur also in ihrer eigenen Sprache zu uns spricht, geschieht das nicht mit 
Worten, sondern durch Sinneserfahrungen. Die fünf Sinnesorgane ‒ Augen, Ohren, Nase, 
Zunge und Haut ‒ sind Brücken zwischen der Außenwelt und unserer Innenwelt. Wir kom
munizieren über unsere Sinne und die Organe des Handelns (Indriyas) und erfassen die Welt 
um uns herum mit unserem Verstand (Manas). Wie gesagt, jedes Organ und jede Aktion ist 
mit einem der fünf Elemente verknüpft: Im Raum bringt die Schwingung den Klang zu den 
Ohren, in der Luft macht die Bewegung eine Berührung auf der Haut spürbar, Feuer erzeugt 
Licht in den Augen, über die Feuchtigkeit von Wasser gelangt Geschmack auf die Zunge 
und die Erde bringt Geruch zur Nase. Basierend auf diesen Empfindungen und die darin 
gespeicherte Erinnerung an frühere Erfahrungen erzeugt der Geist ständig Gedanken und 
Gefühle, die unser Handeln beeinflussen.

Warum ist es so wichtig, die Sinne zu verstehen? Wissen ist Macht, sagt man. Dieser Kreislauf 
aus Wahrnehmen und Reagieren formt die gesamte Wahrnehmung unserer Realität. Meist 
agieren wir mit nur wenig Bewusstsein dafür, dass dieser Prozess überhaupt stattfindet! Wenn 
ich mit Klienten arbeite, geht es bei unseren allerersten Übungen darum, ein Bewusstsein für 
ihre Sinne zu entwickeln, weil so die Automatisierung des Handelns ‒ also die Gewohnheit ‒ 
unterbrochen wird. Wir entwickeln Gewohnheiten aus Erfahrungen und manchmal helfen uns 
diese Gewohnheiten (wie zum Beispiel entstehend aus der Erfahrung, die Hand nicht auf einen 
heißen Herd zu legen, um sich nicht zu verbrennen), doch oft entstehen dadurch auch ungesunde 
Muster. Versuchen wir also, ungesundes Essverhalten, zu viel Fernsehen oder schmerzhafte 
emotionale Kreisläufe zu durchbrechen, ist es entscheidend zu erkennen, wie Sinnesreize uns 
beeinflussen. Mein Lehrer sagt dazu: „Wie entflieht man dem Gefängnis? Indem man erkennt, 
dass man sich darin befindet.“

Häufig sehen wir unsere Muster gar nicht. Wenn wir über unsere Sinne und den willentlichen 
Rückzug von ihnen meditieren, verlassen wir das gewohnte Denken und gelangen zu einer echten 
Erfahrung des aktuellen Augenblicks. Unser Bewusstsein und die Verbindung zu allen fünf Sinnen 
bringt den brillanten Dialog zwischen Körper, Geist und Natur zustande. Entwickeln wir dieses 
Bewusstsein durch eine tägliche Praxis, erlangen wir die Fähigkeit, unsere momentanen Bedürfnisse 
zu erkennen und zu stillen. Wenn wir neue Dinge ausprobieren, brechen wir mit unseren 
Gewohnheiten ‒ und brechen so aus dem Gefängnis aus.



300

STICHWORTVERZEICHNIS

A

Abfallprodukte (Malas)  24, 29, 50, 53, 99
Abhyanga. Siehe Ölmassage (Abhyanga)
Absicht  42, 44, 48, 97
Achtsamkeit  viii, 29
Adstringierender Geschmack  18, 19, 65, 106, 108, 123

in Honig  105
in leichter machenden Lebensmittel  59
Jahreszeiten und  79, 133, 190, 246
Kräuter mit  108, 156

Adzukibohnen  288, 289
Ahornsirup

Basilikum-Vinaigrette  171
Cashewcreme  232, 233
Geschmorte Karotten mit Kreuzkümmel  231
in Getränken  216, 271
Kokos-Chia-Frühstück  162
Mandel-Dip  174, 175
Rüblitorte-Pfannkuchen  274
Schokoladen-Dattel-Scones  290

Allium-Familie  121
Alltagsroutinen (Dinacharya)  13, 29, 40

bei Reinigungen  100, 210
heilige Bereiche für  47
Plan für  48, 49, 50, 51, 52, 53

Anmut  295
Äpfel  109, 110, 243
Asana  33, 40, 41, 52

Anahatasana (Herzöffnung)  141
Apanasana (Knie zur Brust)  202
Ardha Chandrasana (Halbmond)  87

Ardha Matsyendrasana (Halber Drehsitz)  144
Baddha Konasana (Schustersitz)  199
Balasana (Kind)  137, 196
Dandasana (Stock)  197, 254
Dandayamana Bharmanasana 

(Sonnenvogel-Reihe)  140
Eka Pada Rajakapotasana (Taube)  256
Gomukhasana (Kuhgesicht/Kuhkopf )  257
Halasana (Pflug)  201
Janu Sirsasana (Kopf zum Knie)  143
Jathara Parivartanasana (Drehhaltungen 

im Liegen)  91
Marjaryasana & Bitilasana (Katze- 

und Kuh-Reihe)  139
Natarajasana (Tänzer)  252, 253
Navasana (Boot)  90
Parivrtta Utkatasana (Gedrehter Stuhl)  249
Parsvakonasana (Seitlicher Winkel)  86
Parsva Urdhva Hastasana (Berg mit 

Händen nach oben)  193
Paschimottanasana (Sitzende Vorbeuge)  142, 198
Purvottanasana (Umgedrehtes Brett)  255
saisonale Tipps  81, 136, 191, 247
Salabhasana (Heuschrecke)  88
Sarvangasana (Schulterstand)  35, 92
Savasana (Totenstellung)  34, 35, 80, 

81, 93, 147, 190, 191, 203, 259
Supta Baddha Konasana (Liegender 

Schmetterling)  146
Supta Padangusthasana (Liegende Beindehnung)  145
Surya Namaskar (Sonnengruss-Reihe)  82, 247
Tadasana (Berg)  192
Trikonasana (Dreieck)  250
Ustrasana (Kamel)  89
Utkatasana (Stuhl)  84
Uttanasana (Stehende Vorwärtsbeuge)  195
Utthita Hasta Padangustasana (Hand-

Zeh-Streckung)  251



301Stichwortverzeichnis

Vasisthasana (Seitstütze)  248
Viparita Karani (Beine an der Wand 

hoch)  200, 201, 258
Virabhadrasana (Krieger 1 und 2)  85
Virasana (Held)  138
Vrksasana (Baum)  194

Asant  71, 112, 115, 121, 178, 180, 279, 284
Ashwagandhawurzel  214
Asthma, Kontraindikationen bei  94, 95
Atem. Siehe auch Pranayama

Asana und  33
Einfluss von  34
Jahreszeiten und  79, 80, 133, 134, 189, 190, 245, 246

Atmungsapparat und Lungen  4, 22, 
24, 35, 79, 94, 95, 149, 272

Augenreinigung  50
Ausrichtung, physische und innere  41
Ausscheidung  23, 24, 25, 50, 172
Avocado  239

Avocado-Dip  176, 177
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Sattvische grüne Suppe  165
Sommerrollen  174, 175
Spargelsuppe  115

Ayurveda  viii, ix, 13, 44, 295. Siehe 
auch Lebensweise-Uhr

acht Zweige des  3
Karte der Hand im  151
Kochmethoden des  56
sechs Jahreszeiten im  28
sechs Philosophien im  20
und Yoga, Beziehung zwischen  33, 34, 35
Verjüngung im  209

B

Baden  52
Basilikum  116, 117, 171, 176, 177
Beständigkeit und Leichtigkeit (Sthira-Sukham)  41

Bete
Frischer Bete-Salat  126
Geschmorte Wurzeln & Rosenkohl  228
Immunitätssteigernde Gemüsebrühe  223
Koriander-Bete-Suppe  168
Pikante Bete-Törtchen  281
Pinkante Bete-Törtchen  282
Urdbohnensalat mit Beten und Rhabarber  116

Bewegung  ix
Luft/Vata und  4
saisonale  79, 80, 133, 134, 189, 190, 246
Ujjayi-Atmung und  41

Bewusstsein  13, 14, 15, 22, 42, 44
Birnen  109, 110
Bitterer Geschmack  18, 19, 59, 106, 

123, 156, 190, 216, 246
Blattgemüse, bitteres  59, 71, 109, 111, 115, 

116, 176, 177, 184, 185, 231, 288, 289
Blick auf eine Kerze richten (Trataka)  190, 246
Blumenkohl  234, 235, 237, 285
Blutdruck, hoher  92, 94, 95, 201
Bockshornklee  119

Bratlinge aus Quinoa und weißen Bohnen  176, 177
Cremiges Kokoscurry  184, 185
in Dosas  72, 237
in Kitchari  70, 71
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Suppe mit Kabocha-Kürbis, Fenchel 

& roten Linsen  225
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Brahmi, getrocknet  158
Brokkoli  119, 184, 185
Brokkolini  283, 287
Butter  66, 240
Butternut-Kürbis  71

Butternut-Buchweizen-Porridge  220
Chapatti-Pizza  181, 182
Eintopf mit Schwarzenbohnen und Kürbis  277
Winter-Gemüse-Biryani  285



302 Stichwortverzeichnis

C

Cayenne  110, 118, 272
Chanten  35, 66, 207. Siehe auch Mantras
Chapatti  73, 74, 75

Chapatti-Pizza  181, 182
Kürbis Empanadas  232, 233
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Paratha mit Zucchini und Kräutern gefüllt  164

Charaka Samhita  158
Chutney

Kokosnuss-Korianderblätter-Chutney  237
Pikantes Chutney  128

Currypulver  184, 185, 232, 233, 237

D

Damiana-Blätter  214
Dandy Blend  106
Datteln

Chyawanaprash-Trüffel  242
Datteln mit Ghee gefüllt  243
Erntedank-Muffins  240
Ojas fördernder Reisdrink  215
Schokoladen-Dattel-Scones  290
Warmer Zimt-Dattel-Shake  219

Dijon-Senf  227
Dill  168
Dosas  72

Dosa-Waffeln  128
Masala Dosa mit Aloo Gobi  237

Doshas. Siehe auch individuelle Doshas
20 Guna-Qualitäten und  8, 9
auf der Uhr der ayurvedischen 

Lebensweise  29, 30, 31
Bedeutung des Begriffs  22
Gewürze zum Ausgleichen der  56, 57
im aktuellen Zustand  12, 13
in einmaligen Konstitutionen  9, 12
Kaffee und  106

Lebensabschnitte und  27
sechs Geschmäcker und  19, 20
Ungleichgewichte in  13, 21, 22, 23, 48

E

Eier  111, 123, 128, 164, 222, 240, 274
Elemente, fünf  4, 5

Doshas und  8, 9
Finger und  151
Prakriti und  12
sechs Geschmäcker und  18, 19, 20
Tageszeiten und  31
und Sinnesorgane und Organe des Handelns  15

Epilepsie, Kontraindikationen bei  94, 95, 261
Erbsen  120
Erdbeeren  69, 131
Erde (Prithvi)  5, 15, 18, 58, 79
Essige  56

Apfel  227, 232, 233
Reis  174, 175
Ume-Pflaume  123, 124, 222, 288, 289

F

Fasten  263, 278
Feigen

frisch  187
trocken  110

Fenchelknolle  171, 181, 182, 225, 237
Fenchelsamen  65, 71, 105, 129, 165, 178, 179, 180
Feuerelement (Agni)  4, 15, 18, 58, 97. 

Siehe auch Verdauungsfeuer
Fisch  56, 222
Frühlingszwiebeln  120, 121, 123, 124, 227, 287

G

Garam Masala  284, 285
Garzustand  45



303Stichwortverzeichnis

Geist
Ama im  99
Maha Gunas und  13, 14
Notwendigkeit des Alleinseins  264, 265
sechs Geschmäcker und  18, 19, 20
Sinne und  15
und Körper, Beziehung zwischen  33, 34

Gelüste  19, 243
Geschmack  5, 18. Siehe auch sechs Geschmäcker
Getränke

Digestiv-Lassi  65
Feuchtigkeitsspendende Limonade  158
Grüner Basensaft  109
Heiße Chai-Schokolade  271
heißes Wasser mit Zitrone oder Limette  52, 80
Latte aus schwarzem Sesam  268
Leuchtender Sommersaft  161
Löwenzahn-Cappuccino  106
Ojas-fördernder Reisdrink  215
Shatavari-Rosen-Latte  216
Wärmender Agni-Tee  272
Warmer Zimt-Dattel-Shake  219
Wasser mit kühlender Einlage  134

Getreide, Vollkorn-  59. Siehe auch Haferflocken, Quinoa
Buchweizen  123, 124, 126, 220
Einweichen  57, 58
Frühlingsrisotto mit Gerste  122
für die Vorratshaltung  56
Hirse  111, 288, 289
in einem ausgewogenen Gericht  60
Sprossen  119
Würziger Amarantporridge  110

Gewohnheiten  15, 18, 53, 101
Gewürze  56, 57, 59
Ghee  66

Butternut-Buchweizen-Porridge  220
Chana Masala  284
Chapatti  73, 74, 75
Datteln mit Ghee gefüllt  243
Dosa  72

Einfache Mungsuppe  278
Erdbeerknusperei  131
Frühlingsrisotto mit Gerste  122
Hirsegrütze & Blattgemüse  111
in Getränken  106, 215, 271
in Kitcharis  70, 71, 126, 239
in Muffins und Scones  240, 290
Kürbis-Empanadas  232, 233
Ländliche Feigen-Galette  187
Paratha mit Zucchini und Kräutern gefüllt  164
Pikante Bete-Törtchen  281, 282
Vollmond-Ghee-Ritual  207
Würziges Frühstücks-Kanji  222
Zitronen-Ingwer-Dal  112

„Gleiches verstärkt Gleiches”  5, 21, 22, 110
Granatapfelkerne  227
Grapefruit  109
Großeinkauf  56
Grüner Star, Kontraindikationen bei  92, 201
Grünkohl

Chana Masala  284
Geschmortes Winter-Blattgemüse  279
in Kitchari  71
Kitchari-Burger  239
Kürbis-Empanadas  232, 233
Masala Dosa mit Aloo Gobi  237
Süßkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefüllt  287
Yogi-Mahlzeit  288, 289

Grüntee  123, 124
Gunas  5, 13, 50. Siehe auch Maha Gunas
Gurke  161, 165, 174, 175

H

Haferflocken
Hafergrütze  220
kernige  131, 162, 273

Hagebutten  277
Hände, essen mit  151
Haut, Reinigung  51



304 Stichwortverzeichnis

Herzerkrankung, Kontraindikationen bei  94, 95
Himalayasalz, rosa  64
Honig, roher  105

Feuchtigkeitsspendende Limonade  158
Hibiskus-Sonnentee  156
in Salatdressings  117, 171, 227, 228
Kokosnuss-Korianderblätter-Chutney  237
Latte aus schwarzem Sesam  268
Wärmender Angi-Tee  272

Hülsenfrüchte  56, 59. Siehe auch Kichererbsen
Bratlinge aus Quinoa und weißen Bohnen  176, 177
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kürbis  277
Einweichen  58
in einem ausgewogenen Gericht  60

I

Ingwer, frisch
Chana Masala  284
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kürbis  277
Goldmlich-Haferflocken  273
in Chutney  128, 237
in Getränken  65, 105, 108, 109, 214, 272
Ingwer-Vorspeise  64
in Kitcharis  70, 71, 126, 239
in Suppen und Brühen  223, 225, 278
Kurkuma-Tahin-Soße  234, 235
Mandel-Dip  174, 175
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Sesam-Brokkolini  283
Süßkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefüllt  287
Warmes Früchtekompott  110
Würziges Frühstücks-Kanji  222
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Ingwer, trocken  131
gemahlen  64, 110, 215, 240, 274

Innere Uhr  29
Ischiasschmerzen, Kontraindikationen bei  195

J

Jala Neti  50, 51, 205
Joghurt

Avocado-Dip  177
Digestiv-Lassi  65
Joghurtkräutersoße  120
Joghurtspeise mit Safran und Orangenblüte  167
Labné-Guss  274

K

Kaffee  106
Kaffirlimette  184, 185
Kakaopulver  69, 271, 290
Kapha  5, 8, 9

Abhyanga für  51
Aufwachzeiten für  48
ausgeglichen und unausgeglichen  22
in Lebensabschnitt  27
Jahreszeiten und  79, 245
Konstitution  12
Manda Angi und  24
Mehlarten für  75
Ojas und  150
Rezepte für  42, 65, 105, 108, 111, 

129, 228, 231, 279, 284
Rohkost und  134
sechs Geschmäcker und  19, 20
Spitzenzeiten für  30, 31
und Ama, Verwirrung  99
Verdauung und  25
Yoga zum Ausgleich  35, 40, 81, 82, 83, 84, 85, 

86, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 247, 248, 249, 250, 
251, 252, 253, 254, 255, 256, 257, 258, 259

Kardamom, gemahlen
Erdbeerknusperei  131
Goldmilch-Haferflocken  273
in Getränken  69, 106, 215, 216, 271
Instant-Chaipulver  64
Joghurtspeise mit Safran und Orangenblüte  167



305Stichwortverzeichnis

Kitchari ohne Getreide  126
Kokos-Chia-Frühstück  162
Würziger Amarantporridge  110

Kardamomkapseln  71, 109, 214, 285
Karobpulver  69, 271
Karotten  71

Erntedank-Muffins  240
Geschmorte Karotten mit Kreuzkümmel  231
Immunitätssteigernde Gemüsebrühe  223
Leuchtender Sommersaft  161
Rüblitorte-Pfannkuchen  274

Kartoffeln, rote  223, 237
Käse, Ziegen  44, 111, 122, 164, 227
Keimpflanzen  115, 116, 117, 123, 124, 174, 175, 227
Kichererbsen  119, 234, 235, 284
Kirtan  35, 246
Kitchari  96

Grundrezept  70
Kitchari-Burger  239
Kitchari ohne Getreide  126
saisonale Variationen  71

Klettwurzel  108
Knoblauch  44, 121

Cashewcreme  232, 233
Chana Masala  284
Frühlingsrisotto mit Gerste  122
in Salatdressings  117, 228
Petersilie-Kürbiskernpesto  181, 182
Soße aus Sonnenblumenkernen  288, 289
Süßkatroffeln mit Pilzen und Linsen gefüllt  287

Kochen
Ausstattung zum  55, 57
bewusstes  42, 43, 44
kulturelle Traditionen beim  42, 56
mit Intuition  44, 45, 59
Vorbereitung größerer Mengen  58

Kohlblätter  71, 279, 284, 288, 289
Kohl, roter  223
Kohlrüben  228

Kokosmilch
Chana Masala  284
Cremiges Kokoscurry  184
Kokos-Chia-Frühstück  162
Kokosnuss-Dillcreme  168

Kokosnuss  162, 185, 237, 242
Kokoswasser  69
Kokoszucker  64, 123, 124, 129, 131, 187, 240, 284
Kombu  126, 288, 289
Kontemplative Praxis  20, 33
Korianderblätter  228

Avocado-Dip  177
Chana Masala  284
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kürbis  277
in Chutney  128, 237
in Suppen und Eintöpfen  165, 223, 278
Kitchari-Burger  239
Kitchari ohne Getreide  126
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer  120
Sommerrollen  174, 175
Würziges Frühstücks-Kanji  222
Yogi-Mahlzeit  288, 289
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Koriander, gemahlen
Bratlinge aus Quinoa und weißen Bohnen  176, 177
Chana Masala  284
Cremiges Kokoscurry  184, 185
in Kitcharis  70, 71, 239
in Suppen und Eintöpfen  115, 

165, 168, 225, 277, 285
in Vinaigrette  117
Knusprige Okras  172
Pikantes Chutney  128
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer  120
Sommerrollen  174, 175
Würziges Frühstücks-Kanji  222
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Koriandersamen  65, 178, 179, 180
Körper-Geist-Seele  viii, 3, 4, 20



306 Stichwortverzeichnis

Krankheit  ix, 21, 24, 33
Kräutertees

Hibiskus-Sonnentee  156
Ingwer-Fencheltee  105
Instant-Chaipulver  64
KKF-Tee  65
Minze-Brahmitee  158
Orangenschalen-Süßholzwurzeltee  272
Reinigender Klettenwurzeltee  108
Shakti-Chai  214

Kreuzkümmel
gemahlen  65, 70, 71, 172, 176, 

177, 219, 234, 235, 284
Samen  65, 111, 112, 126, 184, 185, 231, 239, 277

Kürbis  71, 232, 233, 277. Siehe 
auch Butternut-Kürbis, Zucchini

Delicata  227
Kabocha  225, 228, 288, 289

Kurkuma, frisch  161, 223
Kurkuma, gemahlen

Chana Masala  284
Chyawanaprash-Trüffel  242
Cremiges Kokoscurry  184, 185
Erdbeerknusperei  131
Feuchtigkeitsspendende Limonade  158
Goldmilch-Haferflocken  273
in Kitcharis  70, 71, 126, 239
in Vinaigrette  227
Knusprige Okras  172
Sommerrollen  174, 175
Suppe mit Kabocha-Kürbis, Fenchel 

& roten Linsen  225
Winter-Gemüse-Biryani  285
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Kurkuma-Tahin-Soße  235

L

Lad, Vasant  viii
Lauch  277, 281, 282

Limettensaft
Bratlinge aus Quinoa und weißen Bohnen  176, 177
Cashewcreme  232, 233
Chana Masala  284
Cremiges Kokoscurry  184, 185
Gremolata aus Karottengrün  231
Ingwer-Vorspeise  64
in Kitcharis  71, 126, 239
in Suppen, Brühen und Eintöpfen  123, 

124, 165, 223, 277, 285
in Tees  156, 272
Mandel-Dip  174, 175
Pikantes Chutney  128
Sommerrollen  174, 175
Würziges Frühstücks-Kanji  222

Limettenschale  123, 124, 184, 185
Linsen

rote  112, 126, 225
schwarze  72, 116, 117, 287

Löwenzahnblätter  109
Luftelement (Vayu)  4, 15, 58
Lymphsystem  8, 9, 24, 51, 108, 227

M

Maha Gunas  13, 14
Mahlzeit

Geschmäcker ausgleichen in  59
langsam essen  152
planen  57, 58
Portionen  58
Zeitpunkt für  25, 31, 52

Maismehl  129
Makrokosmos  4, 29
Mandelmilch

Kokos-Chia-Frühstück  162
Löwenzahn-Cappuccino  106
Mantra-Milch  68, 69
Polenta-Teegebäck  129
Rüblitorte-Pfannkuchen  274



307Stichwortverzeichnis

Mandeln  69, 131, 219
Mandelpaste  174, 175
Mangopulver (Amchoor)  172, 284
Mantra  190, 246

Gayatri Mantra  97
Purnam Mantra  207

Masala Dabba (Gewürzaufbewahrung)  57
Massage  22, 50, 51, 52, 101, 150, 210, 262
Meditation  20

Asana und  33
Baden als  52
beste Zeit für  31, 48
in der Alltagsroutine  52
saisonale  79, 134, 190, 246
Schweige-Retreat  264, 265
über die Sinne  15

Mehlsorten
Dinkel  129, 290
Hafer  240, 290
Kichererbsen  120, 176, 177
Mung  120
Naturreis  281, 282
Quinoa  75, 176, 177
Rüblitorte-Pfannkuchen  274
Vollkornweizengebäck  73, 74, 75

Melasse  178, 179, 180
Menstruation  28, 92, 94, 95, 96, 97, 201, 262
Milchprodukte  20, 44, 59, 80, 101, 134, 245, 246. 

Siehe auch Milchsorten (Kuh-, Reis-, Hafermilch)
Milchsorten (Kuh-, Reis-, Hafermilch). Siehe 

auch Mandelmilch, Kokosmilch
Heiße Chai-Schokolade  271
Latte aus schwarzem Sesam  268
Shatavari-Rosen-Latte  216
Warmer Zimt-Dattel-Shake  219

Minze  122, 158, 174, 175, 231
Miso  222, 225, 226, 234, 235
Mondzyklen  28, 42, 96, 99, 150, 206, 262
Mund, Reinigung  50
Mungbohnen  119

Einfache Mungsuppe  278
Einfacher Mungsprossensalat  118
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180

Mungbohnen, halbe
Cremiger Miso-Tahin-Dal  226
in Kitcharis  70, 71, 126, 239
Zitronen-Ingwer-Dal  112

Muskatnuss  64, 232, 233, 240, 274

N

Nahrungsmittelkombinationen  167
Nase, Reinigung  50, 51
Nasya-Öl  51
Natur  ix, 15, 21, 27, 42, 56, 99
Nelken  64, 110, 126, 214, 243, 271
Nervensystem  4, 8, 51, 81, 189, 204, 245, 260, 261
Nüsse und Saaten  56, 59

Cashewcreme  232, 233
Chia  162
Einweichen  57, 58
Hanf  171
Kürbis  171, 181, 182, 227, 231
Leinsamen  129, 176, 177, 239, 240
Macadamia  281, 282
Milch aus  68, 69
Pasten aus  67
Pistazien  227, 231, 242, 274
Sesam  283
Sesam, schwarz  222, 268
Sonnenblume  288, 289
Walnüsse  240

O

Ojas  5, 27, 150, 243
Okra  71, 172
Öle  56, 59. Siehe auch Olivenöl, Sesamöl

Kokos  50, 51, 106, 131, 290
Lein  171
Sonnenblume  67, 73, 74, 75, 174, 175, 239



308 Stichwortverzeichnis

Olivenöl
Einfacher Mungbohnensprossensalat  118
Frühlingsrisotto mit Gerste  122
Hirsegrütze & Blattgemüse  111
Immunitätssteigernde Gemüsebrühe  223
in Salatdressings  117, 171, 227, 228
Pikante Bete-Törtchen  281, 282
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer  120
Polenta-Teegebäck  129

Ölmassage (Abhyanga)  51, 101, 150, 210
Ölziehen (Gandush)  50
Orangenblütenwasser  129, 167, 274
Orangensaft  110, 161, 274
Orangenschale und -raspel  214, 272, 274, 290
Oregano  281, 282
Organe des Handelns (Indriyas)  15

P

Pak Choi  123, 124
Palmzucker  56, 64, 67
Perfektionismus  136, 295
Petersilie  115, 116, 117, 122, 181, 182, 223, 228, 231
Pfefferkörner, schwarz  214
Pilze, Shiitake  223, 232, 233, 287
Pitta  5, 8, 136

Abhyanga für  51
Aufwachzeit für  48
ausgeglichen und unausgeglichen  22
Eisprung und  206
in Lebensabschnitt  27
Konstitution  9, 12
Rezepte für  65, 158, 168, 231, 242
sechs Geschmäcker und  18, 19, 20
Sommer und  133, 134, 151
Spitzenzeit für  30, 31
Tikshna Agni und  24
Verdauung und  24, 25
verringern  149, 150
Vollkornweizenmehl für  75

Yoga zum Ausgleich  35, 40, 136, 137, 138, 
139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 147

Prakriti (einmalige Konstitution)  9, 12, 13, 34, 39
Prana  4, 41

Arten von  34
im Essen  57, 118

Pranayama  33, 34, 40
Brahmari  245, 260, 261
in der Alltagsroutine  52
Kapalabhati  94, 95, 246
Nadi Shodhana  133, 189, 204, 205, 245
Sama Vritti  133, 189
Sitali  133, 149, 190, 246

Q

Quinoa  119
Bratlinge aus Quinoa und weißen Bohnen  176, 177
Herbstliche Quinoa  234, 235
Yogi-Mahlzeit  288, 289

R

Rajas  13, 14, 18, 121
Raum/Äther (Akasha)  4, 15, 58
Reinigungen  96

Reinigung zur Frühlings-
Tagundnachtgleiche  99, 100, 101

Reinigung zur Herbst-
Tagundnachtgleiche  209, 210, 211

Reis
Basmati  70, 71, 72, 215, 222, 285
Sushi  239
Vollkorn  111, 220, 288, 289
Wild  227

Rettiche  115, 178, 179, 180
Rhabarber  116, 117
Rituale  27, 42

Fasten am 11. Tag (Ekadasi)  263
Licht in den dunklen Mond bringen  97



309Stichwortverzeichnis

Mond-  96, 150, 206, 262
Reinigung zur Frühlings-

Tagundnachtgleiche  99, 100, 101
Reinigung zur Herbst-

Tagundnachtgleiche  209, 210, 211
Schweige-Retreat zur Wintersonnenwende  264, 265
Sommer-Sonnwendfeier  151, 152
Vollmond-Ghee  207

Romana-Salat  109
Rosenblütenblätter  214, 216, 242
Rosenhydrosol  50
Rosenkohl  228
Rosenwasser  69, 167, 216, 242, 285
Rosinen  110, 220, 273, 274, 285
Rucola  71, 116, 117, 122, 171, 181, 182

S

Safran  167, 234, 235
Saisonale Kreisläufe  28, 42, 99
Salat

Einfacher Mungbohnensprossensalat  118
Frischer Bete-Salat  126
Geschmorte Wurzeln & Rosenkohl  228
Salat aus Delicata-Kürbis, Wildreis 

und Granatapfel  227
Salat aus gehobeltem Fenchel  171
Urdbohnensalat mit Beten und Rhabarber  116, 117

Salziger Geschmack  18, 19, 59, 246
Sattva  14, 20, 33, 158
Sauberkeit (Saucha)  47
Saurer Geschmack  18, 19, 59, 64, 108, 116, 134, 274, 289
Schalotten  122, 232, 233
Scharfer Geschmack  18, 19, 44, 59

Allium-Arten  121
Gewürze  64, 65, 284
Jahreszeiten und  79, 134, 245

Schlaf  31, 53, 80
Schwangerschaft  41, 92, 94, 95, 201
Schwarze Senfkörner  70, 71, 111, 112, 126, 128, 279

Sechs Geschmäcker  42
aufbauend und leichter machend  58, 59
fünf Elemente und  18, 19, 20
Gewürze und  56, 57

Selbstheilung mit Ayurveda (Lad)  viii
Sellerie  109, 223
Senfkörner  277. Siehe auch Schwarze Senfkörner
Sesamöl

Dosa  72
für Abhyanga  51
geröstet  123, 124, 174, 175, 283, 287
Geschmortes Winter-Blattgemüse  279
in Nuss- und Saatenmusen  67
Yogi-Mahlzeit  288, 289
Zitronen-Ingwer-Dal  112
zum Ölziehen  50

Shatavari  214, 216
Shukla, Krishna Kant  151
Sinne/Sinnesorgane  4, 5, 15, 18, 21, 101, 260, 261
Snacks essen  215
Soba-Nudeln (Buchweizen)  123, 124
Spargel  71, 115, 122
Spinat

in Kitchari  71
Mungbohnen-Tacos  178, 179, 180
Petersilie-Kürbiskernpesto  181, 182
Sattvische grüne Suppe  165
Würziges Frühstücks-Kanji  222
Yogi-Mahlzeit  288, 289

Spirituelle Praxis  20, 40, 47, 263, 264, 265
Sprossen, Anleitung für  119
Sternanis  285
Stoffwechsel  8, 19, 22, 24
Sumach  234, 235
Suppen, Brühen und Eintöpfe

Chana Masala  284
Einfache Mungsuppe  278
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kürbis  277
Immunitätssteigernde Gemüsebrühe  223
Koriander-Bete-Suppe  168



310 Stichwortverzeichnis

Suppen, Brühen und Eintöpfe...
Sattvische grüne Suppe  165
Spargelsuppe  115
Suppe mit Kabocha-Kürbis, Fenchel 

& roten Linsen  225
Sushruta Samhita  158
Süßer Geschmack  18, 19, 20, 59, 65, 216

Honig und  105
Jahreszeiten und  44, 129, 133
um Pitta zu mildern  156, 162, 164, 171, 172
zur Unterstützung von Vata  220, 231
zur Verjüngung  101, 206, 219

Süßholzwurzel  272
Süßigkeiten

Chyawanaprash-Trüffel  242
Datteln mit Ghee gefüllt  243
Erdbeerknusperei  131
Erntedank-Muffins  240
Ländliche Feigen-Galette  187
Polenta-Teegebäck  129
Schokoladen-Dattel-Scones  290

Süßkartoffel  71
Chana Masala  284
Immunitätssteigernde Gemüsebrühe  223
Kitchari-Burger  239
Süßkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefüllt  287
Winter-Gemüse-Biryani  285

Süßungsmittel  56, 67, 68, 69. Siehe 
auch Kokoszucker, Ahornsirup, Melasse

Svoboda, Robert  41

T

Tag-Nachtrhythmus  29. Siehe auch Die 
Uhr der ayurvedischen Lebensweise

Tahin
Ahornsirup-Tahin-Soße  290
Cremiger Miso-Tahin-Dal  226
Kurkuma-Tahin-Soße  234
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer  120

Tamari  123, 124, 174, 175, 176, 177, 234, 235, 288, 289

Tamas  14, 20
Tanmatra (feinstoffliche Energie)  4, 5
Tejas  5, 41
Thymian  232, 233, 281, 282
Tierprodukte  44, 56, 59
Tiwari, Bri Maya  260
Tofu  123, 124, 174, 175
Toxine (Ama)  24, 96, 97
Trockenbürsten (Garshana)  51

U

Uhr der ayurvedischen Lebensweise  29, 30, 31
Ujjayi-Atmung  35, 41, 81, 134, 136, 

149, 189, 191, 245, 247
Umgebung  13, 21, 28, 39

V

Vanille  69, 131, 240, 242, 290
Vata  5, 8

Abhyanga für  52
Aufwachzeiten für  48
ausgeglichen und unausgeglichen  22
in Zyklen der Frau  96, 262
Jahreszeiten und  133, 189, 209, 245
Konstitution  9, 22
Pranayamas für  149, 204, 205
Rezepte für  65, 215, 219, 222, 228, 242, 279, 284
Rohkost und  134
Schweigen und  264, 265
sechs Geschmäcker und  18, 19, 20
Spitzenzeiten für  30, 31
und Pitta, Beziehung zwischen  136
Verdauung und  24
verringern  18, 50
Vishama Agni und  23, 24
Vollkornweizenmehl für  75
Yoga zum Ausgleich  34, 35, 40, 191, 192, 193, 194, 

195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 247, 248, 
249, 250, 251, 252, 253, 254, 255, 256, 257, 258, 259



311Stichwortverzeichnis

Vedische Tradition  97, 150, 263
Verdauung  viii, 4, 5, 8, 23, 25, 42, 96, 167
Verdauungsfeuer

Arten von  23, 24, 25
aufbauende und leichter machende 

Lebensmittel und  59
Fasten und  263
im Winter  246
Jahreszeiten und  80, 134, 190, 219
Trinken und  25

Vikriti (aktueller Zustand)  12, 13, 29, 34
Vinaigretten und Dressings  117, 171, 227, 228
Vorratskammer  47, 56, 57

W

Wasserelement (Apas)  5, 15, 18, 58, 79, 94, 150

Y

Yoga  viii, 20, 96, 295. Siehe auch Asana
als Therapie  33, 34
beste Zeit für  31, 48
Hilfsmittel  40, 47
Raum schaffen für  47

Yoga Nidra  31, 34, 53, 190, 246
Yoga Sutras (Patanjali)  34, 41, 247
Yogavahi (Katalysator)  105

Z

Zimt
Butternut-Buchweizen-Porridge  220
Einfaches Apfelkompott  243
Eintopf mit Schwarzaugenbohnen und Kürbis  277
Erntedank-Muffins  240
Goldmilch-Haferflocken  273
in Getränken  69, 106, 156, 214, 215, 219, 271
Instant-Chaipulver  64
in Süßigkeiten  131, 187, 290

Kürbis-Empanadas  232, 233
Rüblitorte-Pfannenkuchen  274
Winter-Gemüse-Biryani  285

Zitronensaft
Einfacher Mungbohnensprossensalat  118
Feuchtigkeitsspendende Limonade  158
Frühlingsrisotto mit Gerste  122
Herbstliche Quinoa  234, 235
in Dal  112
Ingwer-Vorspeise  64
in Kitcharis  71, 239
in Suppen und Brühen  168, 223, 225
in Süßigkeiten  131, 187
in Tees  108, 272
in Vinaigretten  117, 171
Kurkuma-Tahin-Soße  234
Masala Dosa mit Aloo Gobi  237
Petersilie-Kürbiskernpesto  181, 182
Pikante Bete-Törtchen  281, 282
Platterbsen-Mungbohnen-Puffer  120
Soße aus Sonnenblumenkernen  288, 289
Süßkartoffeln mit Pilzen und Linsen gefüllt  287

Zitronenschale  117, 120, 131, 171, 187, 234, 235
Zucchini  71, 164, 184, 185, 240
Zunge abschaben  50
Zwerchfellatmung  35. Siehe auch Ujjayi-Atmung
Zwiebeln  44, 121. Siehe 

auch Frühlingszwiebeln, Schalotten



Claire Ragozzino

LIVING AYURVEDA

Mit Rezepten, Ritualen und Yoga Kraft aus dem Rhythmus der Jahreszeiten schöpfen

328 pages, geb.
semble 2022

Achetez maintenant

Plus de livres sur l'homéopathie, les médecines alternatives et le bien-être www.narayana-verlag.de

https://www.editions-narayana.fr/LIVING-AYURVEDA/b27794?affiliateCode=leseprobe
https://www.narayana-verlag.de

